Die Praxis von Prajna

Hui Neng

Der sechste Patriarch Hui Neng lebte in den Jahren von 638 bis 713 in China und gilt
als einer der wichtigsten Figuren der Zen-Tradition. Hui Neng war ein Bauernsohn
und wuchs in armlichen Verhaltnissen auf. Es heisst, er konnte weder lesen noch
schreiben. Eines Tages horte er eine Rezitation aus dem Diamantsutra. Als er den
Satz "Denke den Gedanken, der nirgendwo unterstiizt wird" horte, machte er
eine Erfahrung und verstand intuitiv die hohe Bedeutung dieses Satzes. Er fragte
den Mdnch, wo dieser Satz denn herkame. Der Monch sagte dies stamme aus dem
Diamantsutra und verwies ihn an das Kloster, in dem der 5. Patriarch Hung Jen
(Hongren) lehrte.

Hui Neng wurde im Kloster aufgenommen und musste zunachst mehrere Jahre sehr
einfache Tatigkeiten ausfiihren ohne eine gezielte Schulung zu erfahren. Hung Jen
schrieb einen Wettbewerb fir alle Monche aus, um seinen Nachfolger bestimmen zu
kdénnen. Die Mdnche sollten anhand eines Gedichtes ihr Verstandnis aufzeigen. Der
Monchsalteste Shenxiu verfasste als Einziger ein Gedicht. Als dieses Gedicht dem Hui
Neng vorgelesen wurde, verfasste er ein eigenes Gedicht als Antwort. Der 5.
Patriarch erkannt, dass Hui Neng verstanden hatte und dem Mdénchsaltesten hoch
Uberlegen war und tbertrug Hui Neng den Dharma.

Allerdings musste Hui Neng fllichten, da die Ménchgemeinschaft diesen Entscheid
nicht verstand und auch nicht akzeptierte. Sie waren eifersiichtig. Hui Neng
versteckte sich in den Waldern, lebte mit Jagern zusammen und begann erst spater
seinen Dharma zu lehren. Seine Lehren sind im

sogenannten Platformsutra niedergeschrieben. Im ersten Kapitel des
Platformsutras wird die Lebensgeschichte und der Werdegang von Hui Neng
beschrieben. Dies halte ich bereits fiir ein sehr lesenswertes Kapitel. Bereits im 2.
Kapitel mit dem Titel "Prajna" unterrichtet Hui Neng den Prafekten Wei mit einer
Gefolgschaft sein tiefes Verstandnis. Dieses Kapitel hat 10 Seiten und stellt flir mich
die Essenz der Lehre des Hui Neng dar. Mit diesem Artikel mdchte ich euch
inspirieren, das Platformsutra zu studieren und euch Anregungen fiir eure Ubung
abzuleiten.

Das Platformsutra liegt in Buchform in einer Ubersetzung von G. Keller/ T. Yamada
in Deutsch vor. Angkor Verlag 2019. ISBN: 978-3-943839-54-8. Es gibt auch ein
umfangreiches Werk in Englisch mit vielen Kommentaren vom Tripitaka Master Hua:
"The Sixth Patriarch’s Dharma Jewel Platform Sutra". ISBN 0-88139-316-9.


http://rendering/44711
http://rendering/44711

Maha Prajna Paramita

Das Ziel der Ubung nach Hui Neng ist die "Grosse Vervollkommnung der Weisheit".
Jeder Mensch, ein Narr oder auch ein weiser Mensch, verfligt ursptinglich
(innewohnend) Uber diese Weisheit. Der Zugang zu dieser Weisheit hat also nichts
mit Bildung, Stand oder Wissen zu tun. Diese Weisheit ist unsere Natur

selber. Warum nehmen wir dies denn nicht wahr? Das liegt an unserer
Verblendung und an unserem verwirrten Geist. Unser verwirrter Geist bindet uns und
macht uns unfrei. Der verwirrte Geist bringt térichte und dumme Gedanken hervor,
denen wir unreflektiert folgen und so ein vorbestimmtes, musterartiges Leben
fuhren. Das standige Beurteilen der dusseren Begebenheiten in "hilft mir"

oder "nltzt mir nichts" leisten weiteren Vorschub fiir diese unfreie, gebundene
Lebensform. Arrogantes Denken in Form von "ich stehe im Mittelpunkt" und die
"Anderen" helfen oder schaden mir, blast ins gleiche Horn.

Beispiel Ehestreit

Als unsere Ehe jung war, gerieten meine Frau und ich regelmassig in Streit. Ich
personlich bin ein analysierender Typ und meine Frau eher impulsiv und spontan.
Meine kiihle, analysierende Art und ihre spontane Art zu antworten waren wie Feuer
und Flamme. Innerhalb kurzer Zeit waren unsere Emotionen hoch und geladen.
Interessant war zu beobachten, dass jeder Streit stets dem gleiche Muster folgte.
Nachdem wir dieses Muster durchschaut hatten, konnten wir intervenieren und das
Musterverhalten durchbrechen. So etwas flihrt zum Nach- und Umdenken und mit
viel Geduld nach vielen Ubungen zur Aufldsung. Auch heute noch gibt es
Auseinandersetzungen zwischen uns, aber diese sind eher "gesund" und
"konstruktiv". Fir mich ein schénes Beispiel, dass es mdglich ist, Musterverhalten
erfolgreich zu andern. Neben den gut zu erkennenden psychologischen Mustern git
es jedoch sehr viele subtile und schwer erkennbare Verhaltensformen. Und hier wird
es flr mich jetzt spannend, wie wir mit diesen sehr subtilen, kaum erkennbaren
Abhangigkeiten und Fallstricken umgehen kdénnen, um sie ebenfalls unwirksam zu
machen und damit ungebunden und frei leben kdnnen.

o Fokus: Jeder Mensch verfligt urspriinglich (innewohnend) tber Prajna
(Weisheit).

Maha

Hui Neng geht dann auf den Begriff Maha ein. Maha heisst wortlich "gross".

"Maha bedeutet gross'. Die Kapazitat des Geistes ist weit und grolB wie der leere
Raum, und hat keine Grenzen. Sie ist weder quadratisch noch rund, weder gross
noch klein”. "Die Féhigkeit des Geistes zu reflektieren ist grenzenlos wie das All."

Neben der Fahigkeit des Geistes "zu reflektieren" verfiigt unsere Natur nach Hui
Neng auch Uber die Fahigkeit, die zehntausend Dharmas zu enthalten.



"Die Myriaden Phanomene sind innerhalb der Natur der Menschen."”

Mit dem gewohnlichen Geist unterscheiden wir zwischen Subjekt (ich, der was will)
und Objekt (etwas wovon ich profitieren kann). Und wir sehen die Objekte als eine
aussere Welt an. Hui Neng sagt, dass diese so gesehene aussere Welt und all ihre
Erscheinungen nur in unserem Bewusstsein vorhanden sind und dass diese dussere
Welt eine Illusion darstellt. Bekannt ist dies im Buddhismus unter dem Stichwort
"Nur Geist".

Ubung 01:Was lést es in mir aus, wenn ich hore, dass die dussere Welt eine
"Tauschung" darstellt und dass sich alles (nur) in unserem Bewusstsein abspielt?

o Fokus: Die wundersame Natur der Menschen dieser Welt ist leer und ohne
ein einziges Dharma, das man wahrnehmen kénnte.

o Fokus: Die Myriaden Phanomene sind innerhalb der Natur des Menschen.

Ubung: Betrachtung der Mitmenschen

Bei der Erkldrung von Maha gibt Hui Neng der Versammlung (also auch uns) die
folgende Aufgabe, die ich flir sehr wichtig halte und als geschickte Ubung ansehe.

"Betrachte alle Menschen, die guten wie die schlechten,

ohne zu ergreifen oder abzulehnen und

ohne eine verunreinigende Anhaftung zu erzeugen.

Wenn du so die Menschen betrachtest, wird dein Geist wie leerer Raum sein. "

Ubung 02:Nimm wahr, wie du deine Mitmenschen, die dir tiglich begegnen,
ansiehst. Wie siehst du gut gekleidete Menschen an? Wie nimmst du einen
Obdachlosen wahr? Beobachte dich, ob du bei der Betrachtung eines Menschen
ablehnend oder zustimmend bist. Uberlege dir, wie du diese Anhaftungen vermeiden
kannst. Eine Anhaftung entsteht, wenn du dir etwas flir deine Zukunft versprichts
bzw. in Vorteilen oder Nachteilen denkst. Denke darliber nach, wieso eine solche
Anhaftung "verunreinigend" sein sollte. Was wird verunreinigt? Und welche
Bedeutung hat eine Verunreinigung dann fiir mich und meine Zukunft?

Kultivierung von Prajna

Jetzt spricht Hui Neng das Kultivieren von Prajna an. Kultivieren bedeutet, sich
kontinuierlich in etwas zu Uben, voranzubringen und eine Verhaltenskultur nach und



nach entstehen zu lassen. Dies ist fir mich wie eine frohe Botschaft. Ich kann also
bewusst etwas machen, etwas praktizieren mit der Aussicht einen Geist
hervorzubringen, der wie der leere Raum ist. Dies motiviert mich, die Praxis von
Prajna auszuliben! Mit anderen Worten: ich muss nicht solange auf meinem Kissen
ausharren, bis ich erleuchtet werde, sondern kann jetzt und heute diese Kultivierung
angehen. Jeder kann die Buddhaschaft verwirklichen. Wie? Durch das Kultivieren
deiner Natur. Wende dich dazu nach Innen und suche nicht im Aussen danach.

Beispiel Personlichkeitsschulung

Mit der Praxis von Zazen hatte ich 1998 im Lassalle-Haus als Schiler von Pia Gyger
begonnen. Parallel dazu verfolgte ich eine Karriere als Projektleiter, IT-Manager und
Berater. Im Sportbereich war ich als Bergganger auf Hochtouren in den Schweizer
Alpen unterwegs. Vom Zen erhielt ich viele Impulse und Anregungen, um meine
Lebensgestaltung erfolgreich voranzutreiben. Die regelmassigen Sesshin hatten mir
geholfen, mit der Komplexitdt im Berufsalltag gut umzugehen. Vom Zen lernte ich,
gleichmditig auf soziale Herausforderungen zu reagieren. Die damit verbundene Ruhe
und Gelassenheit hatte es mir ermdglicht, gute Antworten und gute Entscheidungen
zu treffen. Aus meiner Sicht erlangte ich diesen Gleichmut als "Lohn" des vielen
Sitzens im Zazen, ohne viel Reflexion und ohne dieses eingelbt zu haben.

Reflektiv unterwegs war ich im Studium der vielen Biicher von Tich Nhat Hanh. Ich
las und folgte seinen Empfehlungen. Hervorheben méchte ich seine guten Tipps, wie
wir Achtsamkeit in unserem Alltag realisieren kénnen oder wie wir den achtfachen
Pfad in unserem Alltag umsetzen kdnnen.

Eine ganze Zeitlang war ich intensiv mit den Methoden des NLP unterwegs. Diese
Praxis war flir mich sehr spannend, da ich zielgerichtet meine Performance als
Manager bzw. meine Unzuldnglichkeiten verbessern konnte. Auf Basis einer
personlichen Werteanalyse kam ich zu Zielen, die ich erreichen wollte. NLP verfigt
weiter Uber einen Koffer von Tools, wie diese Ziele effizient und effektiv erreicht
werden kdénnen. Nach einer gewissen Zeit verlor ich das Interesse am NLP und nicht,
weil es langweilig wurde, sondern weil ich erkannte, dass NLP schwerpunktmassig
mein Ego starkt und es hier "nur" um mich und meine "Performance" geht. Wenn ich
heute nach meiner Berufskarriere Hui Nengs Ausfiihrungen Uber die Kultivierung von
Prajna lese und studiere, erkenne ich einen sehr grossen und beachtlichen
Unterschied zwischen diesen Ubungswegen: Hui Neng geht es um das Wirken von
Prajna unserer Selbstnatur, die keine Zeichen kennt und keine Unterschiede macht.
NLP geht es darum, den Einzelnen mit ausgefeilten, psychologischen
Wirkmechanismen zielorientiert voranzubringen und zu férdern.

Hui Neng sagt, dass die Prajna-Weisheit aus der eigenen Natur hervorgebracht wird

und dass sie nicht von aussen kommt.

"Den Intellekt richtig einzusetzen, wird als die nattirliche Funktion der eigenen
wahren Natur bezeichnet”.



"Der Geist hat die Fahigkeit zu grossen Dingen und ist nicht dazu bestimmt,
unbedeutende Dinge zu praktizieren”.

Suche also nicht nach Prajna ausserhalb deiner Selbstnatur. Mache nicht den Fehler,
deinen Intellekt, den unterscheidenden Verstand zu benutzen. Was heisst es fiir
mich "den Intellekt richtig einzusetzen". Dank meines Intellektes bin ich in der Lage,
zu meditieren, zu reflektieren und mich im obigen Sinne zu kultivieren. Weiter kann
ich dumme und térichte Gedanken von wahren Gedanken unterscheiden. Erkenne
ich, dass ein dummer Gedanken entsteht, so kann ich mich entscheiden, diesen sein
zu lassen. Thich Naht Hanh vergleicht Gedanken mit Samen in unserem Geist, die
wir pflegen kénnen (falls sie gut sind) oder ins Alaya-Vijnana (Speicherbewusstsein)
zurtickschicken kénnen (falls es schadliche Samen sind). Nach der buddhistischen
Psychologie gibt es ein Speicherbewusstsein, den Alaya-Vijnana, der ALLE bisherigen
Erfahrungen enthélt. Unsere Gedanken entstammen diesem Speicher. Da viele diese
Erfahrungen auf Verblendung zurtickgehen, nehmen wir mit den auftauchenden
Gedanken oft auch verblendete Sichtweisen ein.

"An allen Orten stets Weisheit zu praktizieren, ohne je téricht zu sein, gilt als Ubung
von Prajna.”

Paramita

"Was ist ,Paramita’? Das Wort stammt aus dem Indischen und bedeutet ,am anderen
Ufer ankommen'. Wenn man die Bedeutung des Buddhismus begreift, tiberschreitet
man Samsara. Haftet man jedoch an den eigenen Sinnesbereichen, wird Samsara
aktiviert, so wie Wellen auf dem Wasser erscheinen. Dardiber gilt es ans ,andere Ufer

rn

zu gelangen, und darum heisst es ,Paramita .

"“Ungebunden an Seinszustanden, ohne Anhaften an den Sinnesbereichen, bedeutet
wie frei fliessendes Wasser zu sein.”

Zunachst inspirierte uns Hui Neng unsere Mitmenschen ohne Zustimmung und ohne
Ablehnung zu betrachten. Weiter sagt er uns, dass wir stets, also immer, dumme
und torichte Gedanken meiden sollten. Und jetzt wird es richtig fordernd: Hui Neng
inspiriert uns weiter nicht an unseren Sinnesbereichen zu haften. Haften bedeutet
dabei, dass mir etwas wichtig ist, dass ich es bewahren méchte und es als etwas zu
mir Gehdrendes betrachte. Mit den Sinnesbereichen sind die funf Skandas oder
Aggregate gemeint, also vereinfacht gesagt unsere Fahigkeit zu héren, zu sehen, zu
riechen, zu flihlen, zu schmecken, wahrzunehmen oder einen Willen zu dussern.
Vom Herzsutra, welches wir in einem Sesshin jeweils vor dem Mittagessen rezitieren,
haben wir gelernt, dass die 5 Skandas leer sind. Aus dem Herzsutra: “Der tiefes
Praja Paramita praktizierende Avalokiteshvara sah kilar und deutlich, dass alle finf
Skandas leer sind."” Leer bedeutet, dass sie liber kein eigenstandiges Selbst, also
Uber keine eigene Substanz verfligen. Sie erscheinen und vergehen - und weg sind



sie. Ich stelle mir vor, dass ich an der Nordseekliste stehe und die vielen, kleinen
Wellen beobachte. Jetzt fokussiere ich mich auf eine ganz bestimmte Welle und
versuche sie nicht aus dem Auge zu verlieren. Ja, das ist unmdglich. Werden und
Vergehen - nicht mehr da.

Beispiel Mittlere Stimmung

Nach vielen Jahren, in den ich Zazen gelibt habe, konnte ich feststellen, dass sich
meine Emotionen eher auf einem neutralen Niveau bemerkbar machen. Ich erlebe
selten eine Hochstimmung und ebenso selten eine depressive Stimmung. Ich
empfinde dies nicht als nachteilig und eher als vorteilhaft. Mein Leben fiihlt sich nach
wie vor gut, erfrischend und lebendig an. Stimmungen ergeben sich bei uns
Menschen, dass sie von ausseren Erscheinungen angeregt werden. Die
Erscheinungen kann ich nicht andern, sie sind ja de facto da. Aber wie ich darauf
reagiere, ob ich in die Luft gehe, Freudentanze ausfiihre oder tiefbetrlibt bin, dass
liegt in meiner personlichen Entscheidung. So befreie ich mich aus einer emotionalen
Abhangigkeit meiner Sinnenwelt gegeniber. Mein personliches Fazit: "Klaus-Peter,
akzeptiere, das was ist und was du eh nicht andern kannst, setzte dann deine
Geduld und deinen Intellekt richtig ein, um zu erkennen, welches die nachsten,
passenden Schritte sein kdnnten. Und dann handle." Eine Methode, die ich mir
zugelegt habe, ist es, zunachst einmal in Ruhe abzuwarten oder eine Nacht dariber
zu schlafen, wie man so schon sagt. Dann warte ich auf den richtigen Moment, den
ich intuitiv erfasse, und dann schaue ich, was mir "von Innen her" gesagt wird.

Wie mit Beleidigungen umgehen?




Im letzten Abschnitt hiess es, dass wir nicht an Seinszustanden anhaften sollen. Wie
kénnen wir uns verhalten, falls wir beleidigt, kritisiert oder zum Streit provoziert
werden? Hui Neng gibt im 5. Kapitel eine schéne Antwort, die hier gut herpasst:

"In der Welt des Guten und des Bosen, des Angenehmen und des Hasslichen, der
Freundlichkeit und Feindseligkeit solltest du, wenn du mit beleidigender, kritischer
oder streitlustiger Sprache konfrontiert wirst, alles als leer betrachten und nicht
an Rache denken. Denken Sie bei jedem Gedanken nicht an frihere

Zustande. Wenn vergangene, gegenwartige und zukdnftige Gedanken ohne
Unterbrechung aufeinander folgen, ist das Knechtschaft. Nicht von Gedanke zu
Gedanke in den Dharmas zu verweilen, bedeutet, frei von Gebundenheit zu sein. Das
bedeutet das Nicht-Verweilen als Grundlage zu nehmen. "

Diamant Sutra

Hui Neng hatte eine tiefe Erfahrung gemacht, als er die Stelle "Denke den
Gedanken, der nirgendwo unterstitzt wird" aus dem Diamantsutra gehdrt hatte.
Dieses Sutra tragt den Titel Diamant, da dieser Stein die Scharfe und Harte besitzt,
die Illusionen der Getrenntheit abzuschneiden. Im Diamantsutra belehrt der Buddha
seinen Schiler Subhuti. Subhuti fragt eingangs den Buddha "Wie soll jemand, der
den Pfad der Bodhisattva betreten hat, sich verhalten? Wie soll er voran schreiten,
wie soll er seine Gedanken ziigeln?". Buddhas Antwort hierauf besteht aus 2 Teilen,
die ich an dieser Stelle mit meinen Worten wiedergeben méchte. "Die Gedanken
sollen so gestaltet werden: 1. Alle Wesen missen von mir in der vollkommenen Welt
der Ausléschung erlést werden. 2. Wenn so unermessliche viele Wesen erldst
wurden, wurde dennoch kein einziges Wesen erlést. Warum? Keiner kann ein
Bodhisattva genannt werden, flir den der Gedanke eines Wesens, der Gedanke des
Lebens oder der Gedanke einer Person existiert."

Das Diamant Sutra umfasst ca. 26 DIN-A4 Seiten und ist in 32 Abschnitte unterteilt.
Thich Nhat Hanh hat einen Buch mit Kommentaren zum Sutra geschrieben. Der Titel
lautet "Das Diamantsutra". ISBN 978-3-942085-16-8.

Hui Neng gibt uns den Rat, das Diamatsutra zu rezitieren.
"Wenn ihr in den tiefgriindigen Dharmadhatu (die absolute Realitat) und das

Samadhi von Prajna eintreten wollt, mdisst ihr die Ubung von Prajna kultivieren und
das Diamantsutra rezitieren. So wird euch die Erkenntnis eurer Natur gelingen.”

Fazit

Das Platform Sutra des Hui Neng ist flir mich eine anregende und inspirierende
Quelle fiir meine spirituelle Praxis. Hui Neng belehrte den Prafekten Wei und seine



Gefolgschaft wie ein jeder durch Kultivierung die Buddhaschaft erlangen kann. Das
Praktizieren von Prajna ist der Weg dorthin.

« An allen Orten stets Weisheit zu praktizieren, ohne je toricht zu
sein, gilt als Ubung von Prajna. Ohne je toricht zu sein: beobachte
deine Gedankenflisse, unterscheide zwischen dummen und wahren
Gedanken. Ein Gedanke ist dumm und ebenso die daraus folgende Tat,
wenn ich weiss, dass es nicht richtig ist, ich es aber dennoch umsetze.
Dumme Gedanken beziehen sich oft auf eine ego-zentrische Sichtweise.

« Betrachte alle Mitmenschen ohne eine Verunreinigung durch
Anhaften zu erzeugen! Bei dieser Ubung geht es darum, meine
Bewertungen und Vorurteile meinen Mitmenschen gegentiber
wahrzunehmen und "wirkungslos" werden zu lassen. Trenne dich von
diesem Ballast. Dein Vorurteil oder deine Bewertung ist eh falsch.

« Ungebunden an Seinszustianden, ohne Anhaften an den
Sinnesbereichen, bedeutet wie frei fliessendes Wasser zu
sein. Auch hier hilft das Beobachten und Reflektieren weiter: wie stark
haben mich meine Geflihle, meine Emotionen im Griff? Reagiere ich wie
ein programmierter Automat oder verflige ich tber die Freiheit von
Seinszustédnden? Ube dich darin, dass zu akzeptieren, was ist und nicht
mehr umkehrbar ist.

« Rezitiere das Diamant-Sutra. Lies dieses Sutra, studiere es und
erarbeite flir dich die entscheidenden Aussagen (Essenzen) des Sutras.
Schreib diese Essenzen flir dich prominent auf.

« Kultiviere die Praxis des Prajna. Ube stetig und fortlaufend und
konzentriere dich auf die Vervollkommnung der Weisheit.



Riickmeldung

Uber eine Riickmeldung oder einen Kommentar zu diesem Beitrag wiirde ich mich
freuen.

Klaus-Peter Wichmann
Zen-Assistenzlehrer der Glasman-Lassalle Linie

kp-wichmann@parami.ch
www.parami.ch
02. Mérz 2023



	Die Praxis von Prajna
	Hui Neng
	Maha Prajna Paramita
	Maha
	Übung: Betrachtung der Mitmenschen
	Kultivierung von Prajna
	Paramita
	Wie mit Beleidigungen umgehen?
	Diamant Sutra
	Fazit
	Rückmeldung


